Gran y Santo Viernes

Padre Alkiviadis Calivas

En el Gran y Santo Viernes, la Iglesia recuerda el inefable misterio de la
muerte de Cristo. La muerte (tormentosa, indiscriminada, universal)
proyecta su cruel sombra sobre toda la creacion. Es el silencioso
compariero de la vida. Esta presente en todo, lista para reprimir e imponer
limites sobre todas las cosas. ElI temor a la muerte causa angustia y
desesperacion. Nos encadena a las apariencias de la vida y hace que la
rebelidn y el pecado irrumpan en nosotros (Hebreos 2:14-15).

Las Escrituras nos aseguran que “no es Dios quien hizo la muerte, ni se
complace en la perdicion de los vivientes: creolo todo para la vida;
saludables hizo las cosas que nacen en el mundo. Mas por la envidia del
diablo entr6 la muerte en el mundo” (Sabiduria 1:13-14, 2:24). EI mismo
autor divinamente inspirado tambiéen escribe: “Porque Dios creé inmortal
al hombre, y forméle a su imagen y semejanza. Mas los impios con las
manos y con las palabras llamaron a la muerte” (Sabiduria 2:23, 1.16).
La muerte es una abominacion, la indignidad final, el enemigo ultimo. No
es de Dios, sino de los hombres. La muerte es el fruto natural del antiguo
Adan que se alejé a si mismo de la fuente de la vida e hizo de la muerte un
destino universal, cuyo temor perpetta la agonia del pecado. “Por tanto,
como por un solo hombre entro el pecado en el mundo, y por el pecado la
muerte, también asi la muerte paso a todos los hombres, por cuanto todos
pecaron” (Romanos 5:12).

El dia de la muerte de Cristo es el dia del pecado. El pecado que contamin6
la creacion de Dios desde los albores de los tiempos, alcanzd su terrible
climax en el monte del Golgota. Alli, el pecado y el mal, la destrucciony la
muerte, vinieron solos. Hombres impios lo clavaron en la cruz, para
destruirlo. Sin embargo, su muerte condeno irrevocablemente el mundo
caido, revelando su naturaleza verdadera y antinatural.

En Cristo, que es el nuevo Adan, no hay pecado. Y por lo tanto, no hay
muerte. Aceptd la muerte porque asumié toda la tragedia de nuestra vida.
Eligio llevar su vida a la muerte, para destruirla, y para romper el dominio
del mal. Su muerte es la revelacion ultima y final de su perfecta obediencia
y amor. Sufrié por nosotros el terrible dolor de la soledad y la alienacion
absoluta: “;Dios mio, Dios mio, porqué me has abandonado!” (Marcos
15:34). Entonces, aceptd el horror dltimo de la muerte con el grito
agonizante: “Estda cumplido” (Juan 19:30). Su grito fue, al mismo tiempo,
una indicacion de que El tenia el control de su muerte, y de que Su obra de
redencion estaba cumplida, terminada, llevada a su fin. jQué asombro!



Mientras nuestra muerte es una insatisfaccion radical, la suya es un total
cumplimiento.

Jesus no vino al encuentro de la muerte con una serie de teorias filosoficas,
pronunciamientos vacios o vagas esperanzas. Se encontro con la muerte en
persona, frente a frente. Rompio el pufio de hierro de este antiguo enemigo
por el increible pacto de morir y vivir de nuevo. Ahuyentd su opresiva
oscuridad y sus crueles sombras penetrando en los abismos mas profundos
del infierno. Abrid la fortaleza de la muerte y llevo a los cautivos a la
expansion sin limite de la vida verdadera. Un milenio antes, Job, un
hombre noble y justo que sufrié una miseria indecible, hizo esta pregunta:
“Muerto el hombre, jpodra volver a vivir?” (Job 14:14). Pasaron eras
antes de que esta cuestion fundamental recibiera una auténtica respuesta.
Muchos ofrecieron teorias, pero nadie hablé con autoridad. La respuesta
vino del que estuvo junto a los cuerpos inmdviles de dos jovenes, la hija de
Jairo y el hijo unico de la viuda, y los resucité de los muertos (Lucas 8:41;
7:11). La respuesta vino de Aquel que se acercé a la tumba de Su amigo
Lazaro que habia estado muerto durante cuatro dias y lo llamo de la muerte
a la vida (Juan 11). La respuesta vino de Jesus, que estaba camino a su
propia horrible muerte en la Cruz y que resucito al tercer dia.

El dia de la muerte de Cristo se ha convertido en nuestro verdadero
cumpleafios. “En el misterio de la muerte y resurreccion de Cristo, la
muerte adquiere un valor positivo. Aunque fisica o bioldgica, la muerte aln
parezca reinar, ya no es la etapa final de un largo proceso destructivo. Se ha
convertido en la puerta indispensable, asi como el signo seguro de nuestra
ultima Pascua, nuestro paso de la muerte a la vida, en vez de la vida a la
muerte.

Desde el principio, la Iglesia ha observado una conmemoracion anual de
los tres dias decisivos y cruciales de la historia sagrada, es decir, el Gran
Viernes, el Gran Sabado y el Dia de Pascua. El Gran Viernes y Sabado se
han conmemorado como dias de profundo dolor y ayuno estricto desde la
antigliedad cristiana.

El Gran Viernes y Sabado dirigen nuestra atencion al juicio, crucifixion,
muerte y entierro de Cristo. Nos situamos en el asombroso misterio de la
humildad extrema de nuestro sufriente Dios. Por lo tanto, estos dias son, a
la vez, dias de profunda tristeza y de expectacion vigilante. EI Autor de la
vida esta en la labor de transformar la muerte en vida: “Venid, veamos a
nuestra Vida yaciendo en la tumba, para que pueda dar la vida a los que
estan en sus tumbas yaciendo muertos” (Estiquera de maitines del Gran
Séabado).

Litdrgicamente, el profundo y asombroso hecho de la muerte y entierro de
Dios en la carne esta marcado por una especie de silencio particular, es
decir, por la ausencia de celebracion eucaristica. EI Gran Viernes y el Gran
Sébado son los dos Unicos dias del afio en el que no se celebra asamblea



eucaristica. Sin embargo, antes del siglo XII se tenia la costumbre de
celebrar la Liturgia de los Dones Presantificados en el Gran Viernes.

El foco central del Gran Viernes estd en la pasion, muerte y entierro de
nuestro Sefior Jesus Cristo. EI comentario (ipomnima) en el Triodo lo
recoge asi: “En el Gran y Santo Viernes celebramos los santos, salvificos y
asombrosos sufrimientos de nuestro Sefior Dios y Salvador Jesus Cristo:
los salivazos, los golpes, la flagelacion, la maldicién, la burla; la corona de
espinas, el manto puarpura, la vara, la esponja, el vinagre y la hiel, los
clavos, la lanza; y por encima de todo, la cruz y la muerte, que
voluntariamente sufrié por nosotros. También conmemoramos la confesion
salvadora del ladron agradecido que fue crucificado con El”. A causa de
este énfasis en la pasion del Sefior, el oficio de maitines del Gran Viernes a
menudo se refiere en los libros liturgicos con el oficio de los Santos
Sufrimientos o Pasion (I Akolouthia ton Agion Pathon). Los himnos de este
oficio particular son especialmente inspiradores, ricos y poderosos. Los
divinos oficios del Gran Viernes, con la riqueza de sus grandes lecciones de
la Escritura, la excelente himnografia y las vivas acciones liturgicas
conducen a la pasion de Cristo al centro principal de su significado
césmico. Los siguientes himnos de maitines, las Horas y las visperas nos
ayudan a ver como entiende y celebra la Iglesia el asombroso misterio de la
pasion y muerte de Cristo.

“Hoy, el que colgo la tierra sobre las aguas es colgado sobre la Cruz. El
que es Rey de los angeles esta vestido con una corona de espinas. El que
envuelve el cielo con las nubes, es envuelto en la purpura de la burla. El
que establecio libre a Adan en el Jordan, recibe golpes en el rostro. El
Novio de la Iglesia es traspasado por clavos. El Hijo de la Virgen es
atravesado con una lanza. Veneramos tu pasién, oh Cristo. Muéstranos
también Tu gloriosa Resurreccion” (Decimoquinta antifona).

“Cuando los transgresores te clavaron a la Cruz, oh Serior de la gloria, tu
les clamaste: ¢Como os he afligido? ¢O en qué os he enfurecido? Antes de
mi, ¢quién os liberd de la tribulacion? ¢Y como me pagéis ahora? Me
habéis dado mal por bien; a cambio de la columna de fuego, me habéis
clavado en la Cruz; a cambio de la nube, me habéis cavado una fosa. En
vez del mana, me habéis dado hiel; en vez de agua, me habéis dado a beber
vinagre. En adelante llamaré a los gentiles, y ellos me honraran con el
Padre y el Espiritu Santo”.

Hora Novena

“Un terrible y maravilloso misterio vemos suceder en este dia. Aquel a
quien nadie puede tocar, es apresado; el que libera a Adan de la
maldicion, es atado. El que prueba los corazones y los pensamientos



internos del hombre es injustamente llevado a juicio. EI que cerro el
abismo ha sido encarcelado. Aquel ante quien los poderes del cielo estan
en pie con temor, esta en pie ante Pilato; el Creador es golpeado por la
mano de la criatura. El que viene a juzgar a los vivos y a los muertos, es
condenado a la Cruz; el Destructor del infierno es encerrado en una
tumba. jOh T0, que soportas todas las cosas por tu amor compasivo, que
salvaste a los hombres de la maldicion, oh sufriente Sernor! ;Gloria a Ti!”.

Estiqueras de visperas

“Por tu propia voluntad fuiste encerrado en la carne, en la tumba, y sin
embargo, en Tu divina naturaleza permaneces Incircunscrito y sin limites.
Has silenciado el lamento del infierno, y has vaciado sus palacios. Has
honrado este sabado con Tu divina bendicion con Tu gloria y Tu
resplandor”.

Aposticas de visperas
Observaciones generales

En la moderna préactica litargica, la Iglesia celebra tres oficios divinos
durante el Gan Viernes: los maitines, las Grandes Horas y las Grandes
Visperas

Los maitines del Gran Viernes

Por razones que ya hemos mencionado antes, los maitines del Gran Viernes
se celebran con anticipacion en la noche del Gran Jueves.

Este oficio es el mas largo de los oficios divinos actualmente en uso en la
Iglesia. Estructuralmente, son maitines de un dia de ayuno modificado con
muchas y diferentes caracteristicas Unicas que le dan su propia identidad
especial y caréacter.

La primera caracteristica sobresaliente y Unica de este oficio es que
contiene una serie de doce lecturas de la Pasion. A causa de esto, los
maitines son conocidos en la piedad popular como el Oficio de los Doce
Evangelios (Akolouthia ton Thodeka Evagelion). Las doce pericopas se
leen en varios intervalos durante el largo oficio. La primera pericopa, del
Evangelio de San Juan (13:21, 18:1) cuenta el relato del discurso del Sefior
con los discipulos en la Cena Mistica. Las diez siguientes pericopas tratan
de los relatos de los sufrimientos del Sefior como son contados en los



Evangelios. La ltima pericopa expone un relato sobre el entierro del Sefior
y el sellado de la tumba. La respuesta después de cada Evangelio es una
variacion de la usual: “Gloria a tu longanimidad, Sefior, Gloria a Ti”. El
centro de nuestra alabanza es la paciencia de nuestro Dios. Esta férmula
liturgica diferente significa la profunda reverencia con la que nos
acercamos a la maravilla de la condescendencia divina.

Otra caracteristica notable de este oficio es la solemne procesion con la
gran cruz del santuario, conocida en el lenguaje liturgico como
“Estavromenos™: El Crucificado. Después del quinto Evangelio, en la
decimoquinta antifona, el sacerdote saca la cruz del Santuario en una
procesion solemne y la pone en medio de la Iglesia. Este rito es
relativamente nuevo. Se origind en la Iglesia de Antioquia y fue
introducido en la Iglesia de Constantinopla en el afio 1864 durante el
gobierno patriarcal de Sofronio. A partir de ahi, encontré camino en todas
las iglesias de habla griega. La practica fue autentificada y formalizada
para su inclusion en el Tipicon de 1888. El rito tiene sus raices en una
antigua practica liturgica de la Iglesia de Jerusalén. Se nos dice en
documentos de finales del siglo IV, que existia la costumbre en Jerusalen
de mostrar la reliquia de la verdadera Cruz en la Iglesia de la Resurreccion
durante el Gran Viernes. La procesion de la cruz se ha convertido en el
punto central del oficio. De ahi que en el lenguaje popular a menudo se
refiera a este oficio como el Oficio del Crucificado (I Akolouthia tou
Estavromenou). A continuacion se dira mas sobre la procesion.

Otra caracteristica de este oficio de maitines es la inclusion de un grupo de
quince antifonas, es decir, un conjunto de himnos que fueron utilizados una
vez como respuestas a un numero correspondiente de Salmos. Los salmos
se suprimieron hace mucho tiempo. So6lo han permanecido en uso los
troparios de las antifonas. EI himno mas célebre del oficio de maitines, es
el himno de la antifona decimoquinta, “Simeron krepatai epi xilou...”,
“Hoy, el que colgo la tierra sobre las aguas, es colgado en la Cruz...”.

Otra caracteristica de este oficio es la inclusion de las Bienaventuranzas
(Makarismoi). Son cantadas después del sexto Evangelio. Los himnos son
intercalados entre los versos de las Bienaventuradas.

Las Grandes Horas (I Megali Ori)

Ademas de las Visperas y los Maitines, el ciclo diario de la adoracion
contiene las Completas (Apodeipnon) y el Oficio de Medianoche
(Mesoniktikon) y el Oficio de las Horas. Estos altimos oficios tienen sus
raices en las practicas devocionales de los primeros cristianos, y
especialmente en la adoracion comun de las comunidades monaésticas.



Cada una de las cuatro Horas tiene un nombre numérico, derivado de una
de las principales horas del dia o intervalos del dia como se conocian en la
antigliedad: Primera (Proti, correspondiente a nuestra salida del sol); Tercia
(Triti, nuestra media mafiana o 9 de la mafana); Sexta (Ekti, nuestro
mediodia); y Novena (Enati, nuestra media tarde o 3 de la tarde).

Cada hora tiene un tema particular, y algunas veces un sub-tema, basado en
algunos aspectos de los acontecimientos de los hechos de Cristo y la
historia de la salvacion. Los temas generales de las Horas son: la Venida de
Cristo, la verdadera luz (Primera); el descenso del Espiritu Santo (Tercia);
la pasion y crucifixion de Cristo (Sexta); la muerte y entierro de Cristo
(Novena).

La oracion central de cada Hora es la Oracion del Sefior. Ademas, cada
Hora tiene un conjunto de tres salmos, himnos, una oracién comin, y una
oracion distintiva para la Hora. Se producen pequefias variaciones en el
Oficio de las Horas en los dias festivos, asi como en los dias de ayuno. Por
ejemplo, en lugar del tropario regular, se leen los apolitikios de la fiesta, y
en caso del Gran Ayuno, se afiaden al final las oraciones penitenciales.

Sin embargo, se produce un cambio radical en el Oficio de las Horas
durante el Gran Viernes. El contenido se altera y se expande con un
conjunto de troparios y lecturas de las Escrituras (profecia, epistola y
Evangelio), para cada hora. Ademas, dos de los tres salmos en cada una de
las horas se sustituyen con salmos que reflejan temas del Gran Viernes.
Mientras que el salmo fijado y establecido del oficio refleja el tema de la
Hora particular, los salmos variables reflejan el tema del dia. En su version
expandida, estas Horas son llamadas las Grandes Horas. Son conocidas
también como las Horas Reales. Los oficios de las Horas regulares se
encuentran en el Horologion. Sin embargo, el oficio de las Grandes Horas
del Gran Viernes, se encuentra en el Triodo.

Originalmente, cada Hora se leia en el momento adecuado del dia. En una
segunda etapa de desarrollo, la Hora Primera se afiadio a los maitines, la
Tercia y Sexta se leian juntas al final de la mafiana, y la Novena precedia a
las Visperas. En un Gltimo desarrollo, las cuatro Horas del Gran Viernes se
reagruparon juntas y se leen seguidas en la mafiana del Gran Viernes como
un solo oficio.

Las Grandes Visperas

En la tarde del Gran Viernes, llevamos a cabo el oficio de las Grandes
Visperas con gran solemnidad. Este oficio de Visperas concluye el
recuerdo de los acontecimientos de la pasion del Sefior, y nos conduce a la
expectacion vigilante mientras contemplamos el misterio del descenso del
Sefior al hades, el tema del Gran Sabado.



En el lenguaje popular, el Oficio de Visperas del Gran Viernes es llamado a
menudo “La Apocathelosis”, un nombre derivado de la recreacion litargica
del descendimiento de Cristo de la Cruz. El oficio se caracteriza por unos
dramaticos hechos liturgicos: el descenso o “Apocathelosis”, (literalmente
el “desclavado™), y la procesion del Epitafios (Epitafios, es decir, el icono
que representa el entierro de Cristo envuelto en una larga tela).

El rito de la Apocathelosis se originé en la Iglesia de Antioquia. Durante el
transcurso del siglo IX, llegd a Constantinopla, y de ahi, paso gradualmente
a la Iglesia de Grecia. En Constantinopla recibié la forma en que lo
conocemos hoy. Antes de la introduccion de la solemne procesion del
Estavromenos en los Maitines y el rito de la Apocathelosis en las Visperas,
las iglesias practicaban dos rituales muy simples. Primero, en la
decimoquinta antifona de los Maitines, se llevaba un icono de la crucifixion
hasta el proskynetarion que estaba en medio de la iglesia. Segundo, en el
oficio de Visperas, el Epitafios era llevado en procesion solemne al
Kouvouklion.

En la Iglesia de Antioquia, estos dos rituales se desarrollaron en diferentes
lineas. Primero, en vez de un icono, se llevaba en procesion una gran cruz
durante los maitines. Se puso sobre la cruz una figura moévil de Cristo
crucificado. Segundo, en el oficio de Visperas, el Epitafios se llevaba en
procesion en el momento indicado y se ponia en el Kouvouklion. Entonces,
la figura de Cristo crucificado era bajada de la cruz y puesta en el
Kouvouklion. La figura se cubria con una tela y flores. Al final, se ponia el
Evangelio en el Kouvouklion.

Estos ritos recibieron una nueva forma cuando pasaron a la Iglesia de
Grecia. El rito de la Apocathelosis fue magnificado y acentuado
especialmente por la inclusion de la lectura del Evangelio en el oficio de
Visperas. Mientras el sacerdote entonaba los pasajes de la leccion que narra
el hecho del descendimiento, el diacono desclavaba al Crucificado. La
figura de Cristo crucificado era bajada de la cruz y cubierta con una nueva
vestidura de lino. La figura era recibida por el sacerdote, y llevada al
santuario y puesta sobre la santa mesa. Después de esto el sacerdote
concluia la lectura del Evangelio. Esta representacion dramatica del
Descenso se ha convertido en una préctica preeminente en la Iglesia griega.
La procesion con el Epitafios es el segundo acto liturgico significativo de
este oficio. Parece ser que este rito se desarroll6 alrededor del siglo XV. En
algunas descripciones del ritual, la procesion tiene lugar durante las
aposticas, mientras que en otros tiene lugar en el apolitikion. Segun el
mandato del texto patriarcal, la procesion del Epitafios tiene lugar en las
aposticas.

Muchas descripciones de la procesion presuponen una presencia de varios
clérigos. Miremos una de esas descripciones. El Epitafios es incensado por
el sacerdote mayor. Luego es levantado por otros cuatro sacerdotes que lo



llevan por encima de la cabeza del sacerdote mayor. Este toma el Libro del
Evangelio. El diacono precede llevando el incensario. Sin embargo, es
obvio que este elaborado ritual no puede ser hecho por un solo sacerdote,
como es el caso de muchas parroquias de hoy en dia. Por esta razon, el
ritual se ha simplificado en la préctica litdrgica actual. Cuando estan
presentes dos clérigos, ambos llevan el Epitafios. El sacerdote mayor
precede llevando el Evangelio en una mano y el Epitafios sobre su cabeza
en la otra. El segundo sacerdote o el diacono lleva el otro final del Epitafios
sobre su cabeza. Si sélo hay un sacerdote, lleva el Epitafios sobre su cabeza
y lleva el Evangelio en la otra mano. Dos acolitos van detrés de él llevando
los otros dos extremos el Epitafios. También es propio que el Epitafios sea
llevado por cuatro acolitos por encima de la cabeza del sacerdote. Sin
embargo, este hecho es muy raro en el uso normal. El Epitafios es llevado
por en alto, por encima de la cabeza, como signo de profunda reverencia.

El Evangelio. Es importante en este punto decir algo sobre la forma en que
es llevado el Evangelio en la procesion del Epitafios del Gran Viernes. En
la tradicion litdrgica de nuestra Iglesia, el Evangelio esta considerado como
el icono principal de Cristo. Por lo tanto, cuando comenzaron a
desarrollarse los rituales de la pasion, se dio especial atencion al Libro del
Evangelio por la forma en la que estaba adornado. Mucho antes de que el
Epitafios fuera introducido en la Liturgia del Gran Viernes, era el
Evangelio, cubierto con el aer, lo que se llevaba el procesion. El aer
simbolizaba el sudario. Para ilustrar ain mas la muerte de Cristo, el
Evangelio se llevaba en posicion horizontal en el hombro derecho del
celebrante, en vez de la habitual posicion vertical.

El icono. En el Gran Viernes, ademas de la cruz y el Epitafios, se expone el
icono conocido como “Ajra Tapeinosis” (La Extrema Humildad). Este
icono representa el cuerpo muerto de Cristo crucificado en posicion vertical
en la tumba con la Cruz en el fondo. Combina dos asombrosos hechos del
Gran Viernes, la crucifixion y el entierro de Cristo.

Ayuno. ElI Gran Viernes es un dia de ayuno estricto, un dia de
Xerofagia

Preparaciones litdrgicas. Antes del oficio, el sacerdote se ha asegurado de
que: el Epitafios esté preparado; el kouvouklion (el templete donde se
pondré el epitafios) esté decorado; haya abundantes flores para distribuir a
los fieles; y de que se compre un nuevo pafio de lino blanco para usarse en
la Apocathelosis. También prepara una bandeja con pétalos de rosas y un
frasco que contenga agua de rosas o cualquier otra agua fragante, que se
usara tras la procesion del Epitafios.



El Estavromenos. La Cruz, puesta en medio de la iglesia en los maitines,
permanece alli durante los oficios del Gran Viernes. Sin embargo, para
hacer espacio para el kouvouklion, se deberia mover mas cerca del
santuario antes del oficio de Visperas. Al final del oficio de los maitines del
Gran Sabado, la Cruz se devuelve a su lugar habitual en el santuario. Por
costumbre, la corona de flores permanece en la cruz hasta la Apddosis
(final) de Pascua. Sin embargo, las velas se quitan.

El Kouvouklion se decora antes del oficio de visperas. Tras la lectura del
Evangelio y antes de la procesion del Epitafios, se mueve en medio de la
iglesia frente a la cruz. La cruz y el Kouvouklion se ponen frente a las
Puertas Reales en medio de la iglesia.

La distribucion de las flores: en la préactica actual, las flores se distribuyen
normalmente al final de los maitines del Gran Sabado. Sin embargo, en
algunas parroquias se ha hecho habitual distribuir las flores también al final
de las visperas del Gran Viernes, especialmente a los nifios, que no pueden
estar presentes hasta el Gltimo oficio.

Traducido por psaltir Nektario B.
Para cristoesortodoxo.com
© Marzo 2015



