Gran y Santo Jueves

Padre Alkiviadis Calivas

En el Gran Jueves, el foco de la Iglesia se centra en los hechos que
ocurrieron en el cenaculo y en el Jardin de Getsemani.

En el cenaculo, durante la cena, JesUs establecid e instituyd el misterio o
sacramento de la santa Eucaristia y también lavo los pies de sus discipulos.
El Jardin de Getsemani llama nuestra atencion sobre la obediencia
redentora de Jesus y sobre su oracién sublime (Mateo 26:36-46). También
nos conduce ante el acto cobarde y traidor de Judas, que traicioné a Cristo
con un beso, el signo de amor y amistad.

La Eucaristia

En la Mistica Cena en el cenaculo, Jesus dio un nuevo sentido radical al
alimento y bebida de la sagrada cena. Se identifico a si mismo con el pan y
el vino: “Tomad, comed, este es el cuerpo mio..... Bebed de él todos,
porque esta es la sangre mia de la Alianza” (Mateo 26:26-28).

Hemos aprendido a equiparar el alimento con la vida porque sustenta
nuestra existencia terrenal. En la Eucaristia, el alimento humano distintivo
y singular (pan y vino) se convierte en nuestro don de vida. Consagrado y
santificado, el pan y el vino se convierte en el Cuerpo y la Sangre de Cristo.
Este cambio no es fisico, sino mistico y sacramental. Mientras las
cualidades del pan y del vino permanecen, participamos del verdadero
Cuerpo y Sangre de Cristo. En el alimento eucaristico entramos en tal
comunion de vida que El alimenta a la humanidad con Su propio ser,
mientras aun permanece distinto. En palabras de San Méaximo el Confesor,
Cristo “nos transmite la vida divina, haciéndose comestible”. EI Autor de la
vida rompe las limitaciones de nuestra creacion. Cristo actla “para que
merced a ellos llegaseis a ser participes de la naturaleza divina” (2° Pedro
1:4).

La Eucaristia esta en el centro de la vida de la Iglesia. Es su oracién mas
profunda y su actividad principal. Es, a la vez, la fuente y la cima de su
vida. En la Eucaristia, la Iglesia manifiesta su verdadera naturaleza y se
transforma continuamente, de una comunidad humana, en el Cuerpo de
Cristo, el Templo del Espiritu Santo y el Pueblo de Dios.

La Eucaristia es el sacramento preeminente. Completa a todos los demas y
recapitula toda la economia de salvacion. Nuestra nueva vida en Cristo es



constantemente renovada y acrecentada por la Eucaristia. La Eucaristia
imparte vida y la vida que da es la vida de Dios.

Por medio del Bautismo y la Crismacion, entramos en un nuevo modo de
existencia. Es una existencia de cambio constante. Las Escrituras describen
esto como un nuevo nacimiento, la muerte del hombre viejo, el desprecio
de la antigua naturaleza y la adquisicion de la nueva. Esta novedad, este
cambio radical en el modo de existencia, no se cumple por el esfuerzo
humano. Es un don de Dios. Arraigada en el siglo venidero, esta nueva
existencia se mantiene y se alimenta por la Eucaristia. En cada Divina
Liturgia escuchamos las buenas nuevas de Cristo y entramos en el proceso
de conversién. Se nos da la posibilidad de adquirir para nosotros la forma
eucaristica de la existencia. Poco a poco nos convertimos en comunién y
amor. En la Divina Liturgia, los elementos tragicos de nuestra existencia
caida (orgullo, individualismo blasfemia, vanidad, hipocresia, envidia, ira,
division, temor, desesperacion, dolor, engafio, mentira, maldad, vicio, gula,
pasiones, corrupcion, muerte) son continuamente vencidos, para hacernos
capaces de ser amor, libertad y vida.

La Eucaristia es ofrecida a la Iglesia como un todo, no como una
recompensa, sino como un remedio por el pecado, una provision de vida, la
comunion del Espiritu Santo y una apertura a los deméas. Todo cristiano
ortodoxo bautizado y crismado debe ser un recipiente regular y frecuente
de los divinos misterios. Sin embargo, debemos tener cuidado de
acercarnos a la Santa Comunion con discernimiento espiritual y
preparacion adecuada. Un ayuno total, como se ha descrito antes, precede a
nuestra recepcion de la Santa Comunion. La observancia a los
mandamientos de Dios constituye la preparacion esencial y la disposicién
adecuada para participar en el sacramento. En la Eucaristia, la Iglesia
recuerda y promulga sacramentalmente el hecho redentor de la Cruz y
participa en su gracia salvadora. Esto no sugiere que la Eucaristia intente
recuperar un hecho pasado. La Eucaristia no repite lo que no puede ser
repetido. Cristo no es sacrificado de nuevo y repetidamente. Mas bien, el
alimento eucaristico es cambiado concreta y realmente en el Cuerpo y
Sangre del Cordero de Dios, “que se entregd a si mismo por la vida del
mundo”. Cristo, el Zeantropos, se ofrece a si mismo continuamente por los
fieles por medio de los Dones consagrados, es decir, Su propio Cuerpo
resucitado y deificado, que murid por nosotros una vez y ahora vive
(Hebreos 10:2; Apocalipsis 1:18). Por tanto, los fieles vienen a la Iglesia,
semana tras semana, no soélo para adorar a Dios y escuchar Su palabra. En
primer lugar, vienen para experimentar una y otra vez el misterio de la
salvacion y para estar intimamente unidos a la Pasion y Resurreccion del
Serior Jesus Cristo.

Por el poder de Su sacrificio, Cristo nos acerca a Su propia accion de
sacrificio. La Iglesia también ofrece el sacrificio. Sin embargo, el sacrificio



ofrecido por la Iglesia y sus miembros s6lo puede ser un ofrecimiento dado
de vuelta a Dios con respecto a las riqueza de Su bondad, misericordia y
amor. En primer lugar, este sacrificio es un sacrificio de alabanza y accién
de gracias. También tiene otras formas, incluyendo el compromiso con el
Evangelio, la lealtad a la fe verdadera, la oracion constante, el ayuno, la
lucha contra las pasiones, y las obras de caridad. Sin embargo, en un nivel
mas profundo, este ofrecimiento como contrapartida (anti-présfora) es un
acto de kenosis (Lucas 9:23-25). Esta constituido por nuestra voluntad de
perder nuestra vida para ganarla (Mateo 16:28).

En la Eucaristia recibimos y participamos de Cristo resucitado.
Compartimos Su Cuerpo sacrificado, resucitado y deificado, “para el
perdon de los pecados y la vida eterna” (Divina Liturgia). En la Eucaristia,
Cristo vierte en nosotros (como un don permanente y constante), el Espiritu
Santo, que “da testimonio, juntamente con el espiritu nuestro, de que
somos hijos de Dios. Y si hijos, también herederos y coherederos de
Cristo” (Romanos 8:16-17).

El fruto central de la Eucaristia es la comunion del Espiritu Santo. El
Espiritu Santo es el Dador de Vida, que nos prepara para la resurreccion, y
nos hace avanzar hacia El (Romanos 8:2, 9:8). Los otros frutos de la
Eucaristia estan relacionados con este don central. La vigilancia del alma,
el perddn de los pecados y una conciencia clara son, tanto una preparacion,
como el resultado de nuestra comunién con el Espiritu Santo. La filiacion,
la comunidn con los santos, la manifestacion del amor en la unidad de la fe,
y la herencia del reino del cielo, se obtienen por la comunion del Espiritu
Santo.

San Gregorio Palamas, en un pasaje muy perspicaz, nos ayuda a entender el
profundo y maravilloso poder de la Eucaristia:

“Cristo se ha convertido en nuestro hermano compartiendo nuestra carne y
sangre y haciéndose semejante a nosotros... Se ha unido y nos ha enlazado
a El, como un esposo a una esposa, convirtiéndose en una sola carne con
nosotros por medio de la comunion de Su sangre; también se ha convertido
en nuestro Padre por el divino bautismo, que nos hace semejantes a El, y El
nos alimenta con su propio pecho como una tierna madre que alimenta a
sus hijos... Venid, dice, comed mi Cuerpo, bebed mi Sangre.... para que no
sOlo seais hechos a imagen de Dios, sino que 0s convirtais en dioses y
reyes, eternos y celestiales, revestidos conmigo, Rey y Dios”.

El lavado de los pies
Los hechos iniciados por Jesus en la Cena Mistica fueron profundamente

significativos. Al ensefiar y dar a sus discipulos sus instrucciones finales y
tambien sus oraciones por ellos, nuevamente reveld Su divina filiacion y



autoridad. Estableciendo la Eucaristia, consagra a la perfeccion los mas
intimos propositos de Dios para nuestra salvacion, ofreciéndose a Si mismo
como Comunidn y vida. Lavando los pies a sus discipulos, resumio la
ensefianza de Su ministerio, manifestando su perfecto amor y revelando su
profunda humildad. EI hecho de lavar los pies (Juan 13:2-17), esta
estrechamente relacionado con el sacrificio de la Cruz. Ambos revelan
aspectos de la kenosis de Cristo. Mientras que la Cruz constituye la
manifestacion ultima de la perfecta obediencia de Cristo a Su Padre
(Filipenses 2:5-8), el lavado de los pies significa su intenso amor y su
entrega a cada persona segun la habilidad de esa persona para recibirlo
(Juan 13:6-9). En una meditacion sobre el oficio liturgico y sacerdotal, el
padre Lev Gillet (que escribio bajo pseuddonimo, “Un monje de la Iglesia
Oriental”), hizo las siguientes observaciones sobre el significado del acto
de Jesus. Aunque sus palabras estan dirigidas a sacerdotes, son apropiadas
y también aplicables a cualquier cristiano.

“El lavado de los pies no significa simplemente una purificacion necesaria
(eliminar el barro acumulado durante todo el camino, eliminar los errores
debidos a la debilidad humana). Méas que todo esto, este acto es un misterio
de humildad y amor. Jesus quiso ser designado por el profeta Isaias como
el “Siervo sufriente”. En los Evangelios se describe a si mismo como “el
que sirve”. Insistid en el hecho de que, en el Reino de Dios, el mas grande
debia ser el menor. Y ahora, antes de entrar en Su Pasion, dice a sus
discipulos: “Si, pues, Yo, el Seiior y el Maestro, os he lavado los pies,
vosotros también debéis unos a otros lavaros los pies, porque os he dado
el ejemplo para que hagdis como Yo os he hecho” (Juan 13:14-16).

El sacerdote de JesUs no puede llevar a cabo fructiferamente este doble acto
sacerdotal: compartir el pan del Verbo y partir el pan de la Cena del Sefior,
a menos que, en primer lugar, a semejanza de Su maestro, se arrodille ante
otros en actitud de humildad y servicio, y lave sus pies. Sin esta condicion
previa, su ministerio no dara fruto. Entonces, en la vida diaria del
sacerdote, ¢como puede llevarse a cabo esta actitud de humildad y
servicio?

Cada acto pastoral realizado por el sacerdote y toda relacion humana
establecida por él debe estar marcada por esta doble actitud de humildad y
servicio... Por encima de todo, el sacerdote debe entregarse a si mismo a los
que sufren... Pues la labor del sacerdote es dirigir hacia el Salvador toda
forma de sufrimiento fisico o psicolégico, asi como toda necesidad de
salvacion. El sacerdote estara especialmente entregado a los moribundos, a
los enfermos, a los encarcelados, a los perseguidos, a los pobres y a los
afligidos. El dara limosna en forma de su dinero y su consuelo. Si no tiene
dinero, recordara las palabras que San Pedro dijo al paralitico y dira: “Ne
tengo plata ni oro, pero lo que tengo eso te doy” (Hechos 3:6). ‘Lo que
tengo’, es decir, mi afeccion y mi oracion... En cada situacion el sacerdote



estd Illamado a hacer un nuevo esfuerzo total de comprension y amor... El
sacerdote no habrd hecho nada hasta que no haya “compartido” la carga
soportada por la otra persona, hasta que €l mismo haya intentado llevar ese
mismo peso (de una forma que difiere en cada caso y que debe ser guiado
por el discernimiento y la gracia), hasta que él haya entrado en el
sufrimiento de su hermano, y hasta que su compasion realmente le cueste
algo y le dirija hacia un sacrificio especifico”.

La oraciéon

Los Evangelios sindpticos nos han preservado otro episodio significativo
en la serie de hechos que conducen a la Pasion, a saber, la agonia y oracién
de Jesus en el Jardin de Getsemani (Mateo 26:36-46; Marcos 14:32-42;
Lucas 22:39-46).

Aungue JesUs era Hijo de Dios, estaba destinado como hombre a aceptar
completamente la condicién humana, a experimentar el sufrimiento y a
aprender la obediencia. Despojandose de las prerrogativas divinas, el Hijo
de Dios asumio el papel de siervo. Vivid una verdadera existencia humana.
Aungue no tenia pecado, se alio con la raza humana, se identificé con la
condicion humana, y experimento las mismas pruebas (Filipenses 2:6-11;
Hebreos 2:9:18).

Los acontecimientos del Jardin de Getsemani dan a conocer de forma
dramatica y conmovedora, la naturaleza humana de Cristo. El sacrificio que
tenia que sufrir por la salvacion del mundo era inminente. La muerte, con
toda su fuerza y ferocidad brutal, lo miraba directamente. Su terrible peso y
temor (el resultado calamitoso del pecado ancestral), le causd un intenso
dolor y tristeza (Hebreos 5:7). Instintivamente, como hombre, traté de
escapar a ella. Se encontré en un momento decisivo. En su agonia, rezd a
Su Padre: “;Abba, Padre! ;Todo te es posible; aparta de Mi este cdliz;
pero no como Yo quiera, sino como Tu!” (Marcos 14:36). Su oracion
relevd la profundidad de su agonia y tristeza. También revel6 su
“incomparable fortaleza espiritual, y su decision y deseo inamovible... de
llevar a término la voluntad del Padre”.

JesUs ofrecio su amor incondicional y confianza al Padre. Alcanzé los
limites extremos de la auto negacion (“no como Yo quiera”), para cumplir
la voluntad de Su Padre. Su aceptacion de la muerte no fue ninguna clase
de pasividad y resignacion estoica, sino un acto de absoluto amor y
obediencia. En aquel momento decisivo, cuando declaré Su aceptacion de
la muerte para estar conforme a la voluntad del Padre, rompié el poder del
temor a la muerte con todas sus incertidumbres, ansiedades y limitaciones.
Aprendio la obediencia y cumplié el plan divino (Hebreos 5:8-9). En el
transcurso de Su agonia, Jesus exhorté a sus discipulos a vigilar y orar para



que no entraran en tentacion (Mateo 26:41). Este mismo consejo es
aplicable a todo cristiano de toda generacion.

La oracién nos conecta con Jesus, que, por medio de Su obediencia se
convirtio en el Gnico y perfecto adorador de Dios. El se convierte tanto en
el modelo como en el tema de nuestra oracion. Asi, con Cristo siempre en
nuestra mente y en nuestro corazon, nunca podemos ser tentados, ni
perecer, parafraseando un antiguo texto cristiano.

La oracion es el poder que alimenta la vida espiritual. Asi como respirar,
comer, beber y pensar son esenciales para la existencia humana, la oracion
es un elemento y actividad fundamental de la vida cristiana. La auténtica
espiritualidad ortodoxa se constituye por una vibrante vida de oracion
enraizada en la vida de la Iglesia, su fe y sus sacramentos, y esto,
relacionado también a la practica del ayuno, que se ve principalmente como
obediencia y amor por Dios, transformacion de las pasiones, y obras de
caridad.

La oracion es la experiencia mas sublime del alma humana. Sin ella, el
alma se queda fria y sin espiritu. No puede entrar en una sustanciosa
relacion personal con Dios.

La oracion es un acto de fe. Nos conduce al umbral del otro mundo.
Mediante ella, alcanzamos y cruzamos la ultima frontera. Tocamos otro
mundo, con el que llegamos a experimentar extraordinariamente la paz, la
belleza, la bondad, el gozo y la confianza. La oracion abre nuestra vida a
una nueva realidad que nos transciende. Encontramos al Dios vivo y
conversamos con él. El Unico Santo, el Unico que tiene la existencia, nos
abraza con su tierna misericordia, compasién y amor. La divina luz penetra
en las profundidades de nuestra alma para revelar nuestros pecados,
purificar nuestras iniquidades, sanar nuestras heridas, iluminar nuestra
mente, fortalecer nuestra voluntad y alegrar nuestro corazén.

La traicion

Como hemos sefialado anteriormente, Judas traiciono a Cristo con un beso,
el signo de la amistad y el amor. La traicion y crucifixion de Cristo, llevo el
pecado ancestral hasta sus limites extremos. En estos dos actos, la rebelion
contra Dios alcanz6 su maxima capacidad. La seduccion del hombre en el
paraiso, culmino en la muerte de Dios en la carne. Para que el mal sea
victorioso, debe apagar la luz y desacreditar al bien. Sin embargo, al final,
se muestra como una mentira, un absurdo y una verdadera locura. La
muerte y resurreccion de Cristo, dejo al mal sin poder.

En el Gran Jueves, la luz y la oscuridad, el gozo y el dolor estan
fuertemente mezclados. En el cenéculo y en Getsemani, la luz del reino y la
oscuridad del infierno se manifestaron simultdneamente. EI camino de la



vida y el de la muerte convergen. Los encontramos en nuestro viaje a través
de la vida.

Todo nacido en esta vida estd envuelvo inevitablemente en la batalla
espiritual, contendiendo, no s6lo contra carne y sangre, “sino contra los
principados, contra las potestades, contra los poderes mundanos de estas
tinieblas, contra los espiritus de la maldad en lo celestial” (Efesios 6:12).

Lamentablemente, hay quienes siguen en desobediencia voluntaria, que no
s6lo rechazan a Dios, sino que luchan contra El. Hay quienes lo evaden. E
incluso otros, que han sido bautizados, pero que por una razén u otra son
negligentes o tibios en su relacion con Cristo y Su Iglesia.

En medio de las trampas Yy las tentaciones que abundan en el mundo y en
nosotros, debemos estar ansiosos por vivir en comunion con todo lo que es
bueno, noble, natural, sin pecado, formando en nosotros mismos, por la
gracia de Dios, la semejanza con Cristo.

Observaciones generales
El santo crisma.

En la antigiedad cristiana, era costumbre bautizar a los catecimenos el dia
de Pascua. El santo crisma, usado para ungir a los neo6fitos o personas
recién bautizadas, se consagraba con antelacién, el jueves santo. Esta
practica continud hasta la Baja Edad Media. El oficio de consagracion se
realizaba anualmente. Sin embargo, con el tiempo, empez6 a celebrarse
ocasionalmente, como necesidad de reemplazar el crima. Cuando se
celebra, los largos y elaborados oficios tienen lugar al final de la Divina
Liturgia del Gran Jueves.

Por una préactica antigua y costumbre, el derecho a consagrar el crisma
pertenece solo al obispo, aunque normalmente lo pueden administrar los
presbiteros en el uso normal. Cada iglesia autocéfala tiene derecho a
preparar y consagrar el santo crisma. El Patriarca de Constantinopla, como
la primera sede de la Ortodoxia, consagra y distribuye el santo crisma a las
demas iglesias.

El santo crisma, también llamado miro (myron, en griego), es una mezcla
de aceite de oliva, balsamos, vinos y algunas fuertes sustancias aromaticas
que simbolizan la plenitud de la gracia sacramental, la dulzura de la vida
cristiana, y la multitud y diversidad de dones del Espiritu Santo.

La crismacion, como el segundo sacramento de la Iglesia, esta relacionado
intimamente con el bautismo, tanto teologica como litdrgicamente.
Mientras que el bautismo nos hace participes de la muerte de Cristo y nos
incorpora a Su nueva existencia resucitada, la crismacion nos hace
participes del Espiritu Santo. La crismacion nos lleva mas alld de la
restauracion de nuestra naturaleza caida, introduciéndonos en la vida



carismatica. El Espiritu Santo viene a morar en nosotros, acoge nuestra
vida con poder y amor, infunde en nosotros el don de la accién, nos hace
fuentes combatientes en la batalla espiritual, y purifica nuestros corazones,
transformandonos continuamente en un templo del Dios vivo.

El Sacramento reservado

Por costumbre, consagramos dos Corderos en la Divina Liturgia del Gran
Jueves. El segundo Cordero es usado como Sacramento reservado. El
Sacramento reservado se usa especialmente para dar la comunion a los
enfermos.

El sacerdote prepara el Cordero consagrado, que es para la reserva,
exactamente de la misma forma en que el Cordero se prepara y se reserva
para la Liturgia de los Dones Presantificados. Se debe tener especial
cuidado en secar el Cordero completamente. Para hacer esto, el Cordero se
separa en diferentes trozos. Algunos sacerdotes eligen calentar las
particulas poniéndolas sobre fuego (con calor), en un vaso 0 vasija
apropiado.

Aungue no hay un oficio especial para la preparacion del Sacramento
Presantificado reservado, hemos aprendido por tradicion a hacer lo
siguiente: tras un tiempo apropiado, por ejemplo en el primer o segundo
dia, cuando el Cordero se ha secado completamente, el sacerdote se acerca
a la santa mesa y despliega el antimension. Revestido con la rasa y el
epitrajil, hace las reverencias de forma habitual e inciensa los Dones. Pone
el discos o cualquier otro recipiente que contenga el Cordero sobre el
antimension. Entonces, con la lanza (loghi) o cualquier otro instrumento
apropiado, comienza a partir el Cordero en trozos pequefios (merides),
conocidos también en el lenguaje litrgico como “margaritai” (perlas).
Entonces, se ponen en el artoforio en un recipiente adecuado. Se
sobreentiende que este oficio lo realiza el sacerdote con una disposicion
orante.

El Sacramento reservado del afio anterior, es consumido por el sacerdote
tras la Liturgia, cada Gran Jueves o Gran Sabado, en la forma usual.

En el caso de que el Sacramento reservado haya sido consumido, o por
cualquier otra razéon haya sido alterado, perdido o destruido, o que no
exista, como en el caso de la fundacion de una nueva iglesia, el sacerdote
debe consagrar un segundo Cordero en cualquier Divina Liturgia y
prepararlo en la forma descrita anteriormente, y ponerlo en el artoforio.

Ayuno. El Gran Viernes es un dia de ayuno estricto, un dia de
Xerofagia



Preparaciones liturgicas. Antes del oficio, el sacerdote se ha asegurado de
que: el Epitafios esté preparado; el kouvouklion (el templete donde se
pondré el epitafios) esté decorado; haya abundantes flores para distribuir a
los fieles; y de que se compre un nuevo pafio de lino blanco para usarse en
la Apocathelosis. También prepara una bandeja con pétalos de rosas y un
frasco que contenga agua de rosas o cualquier otra agua fragante, que se
usara tras la procesion del Epitafios.

El Estavromenos. La Cruz, puesta en medio de la iglesia en los maitines,
permanece alli durante los oficios del Gran Viernes. Sin embargo, para
hacer espacio para el kouvouklion, se deberia mover mas cerca del
santuario antes del oficio de Visperas. Al final del oficio de los maitines del
Gran Sabado, la Cruz se devuelve a su lugar habitual en el santuario. Por
costumbre, la corona de flores permanece en la cruz hasta la Apddosis
(final) de Pascua. Sin embargo, las velas se quitan.

El Kouvouklion se decora antes del oficio de visperas. Tras la lectura del
Evangelio y antes de la procesion del Epitafios, se mueve en medio de la
iglesia frente a la cruz. La cruz y el Kouvouklion se ponen frente a las
Puertas Reales en medio de la iglesia.

La distribucion de las flores: en la practica actual, las flores se distribuyen
normalmente al final de los maitines del Gran Sabado. Sin embargo, en
algunas parroquias se ha hecho habitual distribuir las flores también al final
de las visperas del Gran Viernes, especialmente a los nifios, que no pueden
estar presentes hasta el Gltimo oficio.

El oficio de Nipter (lavado de los pies)

Parece ser que la Iglesia tenia una ceremonia del Lavado de los pies,
anualmente en el Gran Jueves, a imitacion del evento de la Ultima Cena.
En su mayor parte, se limitaba a las catedrales y a ciertos monasterios. Con
el tiempo, el oficio cayd en desuso excepto en ciertas areas. Ahora se esta
recuperando en muchas didcesis por todo el mundo ortodoxo. El oficio es
muy elaborado, draméatico y conmovedor. Se realiza con especial
solemnidad en el Patriarcado de Jerusalén y en el monasterio de San Juan el
Tedlogo, en la isla de Patmos. El oficio esta contenido en un libro litargico
separado.

Vestiduras. Puesto que conmemoramos el establecimiento de la Eucaristia,
no se utilizan los colores usuales de duelo en la Divina Liturgia del Gran
Jueves. El sacerdote vestird ornamentos carmesi o purpura. La santa mesa
también estara recubierta con un ornamento similar.

El icono. Durante la mafiana y la tarde del Gran Jueves, dispondremos el
icono de la Cena Mistica.



Ayuno. Puesto que conmemoramos el establecimiento del Misterio de la
Eucaristia, se puede usar vino y aceite en la comida de ese dia.

Huevos pascuales. Por costumbre, los huevos pascuales se hierven y se
tifien de rojo en este dia. También por costumbre, se distribuyen a los fieles
al final de la Liturgia de Pascua y se ofrecen en la comida pascual. Por
supuesto, se debe sefialar que este tema es un asunto de costumbre y no una
regla litargica.

Los maitines. Los maitines del Gran Jueves se cantan previamente la noche
anterior. Algunas veces se ofician la mafiana del mismo dia. Sin embargo,
en muchos paises se estd tendiendo a omitirlos. En su mayor parte, han
caido en desuso. En su lugar, el clero parroquial celebra el oficio de la
Santa Uncion.

La Divina Liturgia. En el Gran Jueves se celebraba originalmente con gran
solemnidad por la noche, a imitacion de la Ultima Cena. En Constantinopla
estaba precedida del oficio de Nipter (o ceremonia del lavado de los pies),
que era oficiado por el Patriarca. Gradualmente, la Divina Liturgia fue
trasladada primero al final de la tarde, y después a las primeras horas del
dia. Sin embargo, la Liturgia ha mantenido su caracter vesperal original. Se
compone de dos partes principales: a) el oficio de las Grandes Visperas,
incluyendo la Entrada y las tres lecturas del Antiguo Testamento, y b) La
Divina Liturgia de San Basilio, comenzando con la oracién del Trisagio.
Noche del Gran Jueves. Siguiendo muy de cerca los hechos del Nuevo
Testamento, las solemnidades del Gran Jueves terminaban con la
celebracion de la Divina Liturgia Vesperal. Pero como hemos sefialado
antes, las Divinas Liturgia de la noche fueron trasladadas gradualmente a
las horas de la mafiana de este dia. En la moderna préctica liturgica, los
maitines del Gran Viernes se celebran ahora la noche del Gran Jueves.

Traducido por psaltir Nektario B
Para cristoesortodoxo.com
© Marzo 2015



