Gran Lunes, Martes y Miércoles

Padre Alkiviadis Calivas

La primera parte de la Gran Semana nos presenta una coleccion de temas
basados principalmente en los ultimos dias de la vida terrenal de Jesus. La
historia de la Pasidén, como es contada y recopilada por los evangelistas,
estd precedida por una serie de incidentes ocurridos en Jerusalén y una
coleccidn de parabolas, dichos y discursos centrados en la filiacion divina
de Jesus, el reino de Dios, la Parusia y el castigo de Jesus de la hipocresia y
los oscuros motivos de los lideres religiosos. Las celebraciones de los tres
primeros dias de la Gran Semana estan enraizados en estos incidentes y
dichos. Los tres dias constituyen una sola unidad liturgica. Tiene el mismo
ciclo y sistema de oracion diaria. Las lecciones de la Escritura, los himnos,
las conmemoraciones y las ceremonias que conforman los elementos
festivos en los respectivos oficios del ciclo destacan aspectos significativos
de la historia de la salvacion, haciendo recordar los acontecimientos que
anticiparon la Pasion y proclamando la inevitabilidad y significado de la
Parusia. Es interesante sefialar que los maitines de cada uno de estos dias es
Ilamado el Oficio del Novio (Akolouthia tou Nimfiou). EI nombre procede
de la figura central de la conocida parabola de las diez virgenes (Mateo
25:1-13). El titulo “Novio” sugiere la intimidad del amor. No deja de ser
significativo que el reino de Dios sea comparado a una fiesta de bodas y a
una camara nupcial. El Cristo de la Pasion es el divino Novio de la Iglesia.
La imagineria connota la union final del Amante y la amada. El titulo
“Novio” también sugiere la Parusia. En la tradicion patristica, la parabola
antes mencionada esta relacionada con la Segunda Venida, y esta asociada
con la necesidad de la vigilancia espiritual y la preparacion, por la que
somos capaces de gquardar los mandamientos divinos y recibir las
bendiciones del siglo venidero. Ademas, conocer algo sobre la estructura
de los maitines nos ayudara a mejorar nuestra comprension del uso de la
imagen del Novio. Se ha mostrado que, tras el llamado Oficio Real y el
Hexasalmo, la primera parte de los maitines, como la conocemos y la
practicamos hoy, es una version antigua del oficio monastico de
Medianoche. EIl oficio de Medianoche esta centrado principalmente en el
tema de la Parusia y esta unido a la nocion de vigilancia. El tropario “He
aqui que viene el Novio a media noche...”, que se canta al inicio de los
maitines del Gran Lunes, Martes y Miércoles, une a la comunidad de fieles
a esta expectacion esencial: vigilar y esperar al Sefior, que vendra de nuevo
a juzgar a los vivos y a los muertos.



Aunque cada dia tiene su propio cardcter distintivo y su propia
conmemoracion especifica, comparten muchos temas comunes entre los
que estan los siguientes.

Conflicto, juicio y autoridad

Los ultimos dias fueron especialmente tristes y sombrios. La implacable
hostilidad y oposicion a Jesus por parte de las autoridades religiosas ha
alcanzado proporciones incomparables. En medio de este penoso conflicto,
Jesus revel6 aspectos de su autoridad divina juzgando los planes malvados
y la falsa religiosidad de sus enemigos.

La beligerancia sin tregua de los adversarios de Jesus fue completamente
desenmascarada en los dias precedentes a la crucifixion. Los lideres de
todos los partidos y facciones religiosas colaboraron y conspiraron para
atraparlo, humillarlo y matarlo. Ante las trampas de sus enemigos cercanos,
JesUs predijo abiertamente su muerte y su posterior glorificaciéon. Sus
palabras fueron una clara declaracion de que su muerte era voluntaria y se
disponia en el marco del divino plan de salvacién del mundo. El poder que
El ejercia sobre sus enemigos era concedido y controlado por Dios (Juan
12:20). La Iglesia conmemora la Pasion, no como feos episodios causados
por hombres viles y despreciables, sino como el sacrificio voluntario del
Hijo de Dios.

El mal con su completo absurdo irrumpié violentamente sobre la Cruz, para
destruir y eliminar a Jesus y negar y abolir su mensaje. Sin embargo, fue en
si mismo el mal el que se hacia fundamentalmente impotente e ineficaz a
causa de la soberania del amor y la vida de Dios. Aungue el mal asalta a los
santos de Dios, no puede destruirlos.

Los relatos del Evangelio que cuentan los hechos que condujeron a la
crucifixiéon también incluyen muchas parabolas y discursos en los que Jesus
criticaba severamente a los lideres religiosos por su incredulidad,
obstinacion, autoritarismo e hipocresia. La severa critica a las clases
religiosas (Mateo 21:28, 23-36) es otro claro signo de la autoridad y
excelencia de Jesus. Al preservar estos dichos de Jesus, los evangelistas
declaran que Cristo “no es s6lo un maestro Unico, sino también el mayor
juez. Es el inico con autoridad que tiene derecho a juzgar y condenar” la
mala y falsa fe y actividad religiosa.

Ninguna enfermedad del espiritu es mas insidiosa, engafiosa y destructiva
que la falsa religiosidad, que puede ser definida sucintamente como
legalismo y exhibicionismo religioso. Jesus lo condend rotundamente.
Advirtié contra aquellos cuyas vidas estds medidas por ceremonias en vez



de por la santidad, la misericordia y el amor de Dios, y contra aquellos
cuyas malas motivaciones, intenciones e incorrecciones estan vestidas con
la respetabilidad de los aspectos externos de la fe y la vida religiosa. La
falsa religiosidad es un cruel engafio y una traicién a la auténtica fe
religiosa. Los practicantes de tal fe artificial cierran el reino de los cielos a
los hombres, pues ni entran ellos, ni permiten que aquellos que quieran
entrar lo hagan (Mateo 23:73).

Duelo y arrepentimiento

El tono de la Gran Semana es claramente sombrio y triste. Incluso las
vestiduras del altar y del sacerdote, segin una antigua tradicion, son negras.
Sin embargo, la asamblea liturgica no se retne para velar a un héroe
muerto, sino para recordar y conmemorar un hecho de significado cdésmico:
el Hijo de Dios experimentando en Su humanidad toma forma de
sufrimiento a manos de hombres débiles, mal dirigidos y malignos.
Lloramos nuestros pecados y estamos en silencio contrito ante el
asombroso e insondable misterio de Cristo, el Dios-Hombre (Zeantropos),
que lleva su kenosis a limites extremos aceptando la muerte en la Cruz
(Filipenses 2:5-8).

La Gran Semana nos revela la vergiienza absoluta de la Caida, las
profundidades del infierno, el paraiso perdido, y la ausencia de Dios. jY asi
nos dolemos! No hay otra forma de luchar contra nuestra rebelion y con la
insondable humildad de Dios y su condescendencia excepto
experimentando el quebranto del corazon. A partir de este duelo es de
donde nace el arrepentimiento, para ser experimentado como el
compromiso honesto del largo proceso de vida de comprender, aceptar y
elegir seguir los valores de la vida cristiana.

La liturgia de los dias del “Novio” representa la llamada mas urgente y
enfatica a tal arrepentimiento (metanoia). A los fieles se les recuerda que
no hay pecado mayor como el de desafiar los limites de la misericordia
divina, pues Cristo da a todos el poder de matar el pecado y compartir Su
victoria.

En la Cruz, Jesus tiene una vision de todos aquellos por los que muere. Ve
a cada uno de nosotros individualmente, salvandonos por su muerte y por
su amor... Hizo esto para permitir que Dios entrara alli donde haya
sufrimiento humano, incluso en el abismo de la muerte, acompafiando al
hombre a las profundidades del sufrimiento para levantarlo de nuevo y
llevarlo de vuelta a la vida, elevandolo al cielo y poniéndolo a la derecha
del Padre. ElI Hijo de Dios muere como hombre para que el Hijo del
Hombre pueda levantarse de nuevo como Dios. El Hijo de Dios tuvo que



experimentar la angustia de la ausencia de Dios para que todos los hombres
que murieran pudieran recuperar la presencia de Dios: esto es la salvacion.

La Parusia

En los dias y horas antes de Su pasion, Jesus hablé a sus discipulos sobre la
Parusia, es decir, Su segunda venida gloriosa. Nos invita también al inicio
de la Gran Semana a acercarnos al misterio y a reflexionar su sentido y
significado para nuestra propia vida y la vida del mundo. En la Iglesia
reconocemos que la vida eterna ha penetrado en nuestra finitud. Sin
embargo, también sabemos que la completa realizacion y revelacion del
reino de Dios, que ya ha comenzado a desarrollarse secretamente en el
mundo, se producira solo al final de los tiempos, en la Parusia. La Parusia
es la intervencion climéatica de Dios en la historia del cosmos. Es el Ultimo
Dia, cuando Cristo vendra en Su gloria para juzgar a los vivos y a los
muertos (Mateo 16:27; 25:31). Entonces, todas las cosas seran hechas
nuevas (Apocalipsis 21:5).

Aungue so6lo tenemos un conocimiento parcial de las cosas que pertenecen
al Ultimo Dia, algunas son claras y ciertas.

Los tiempos del fin apareceran de repente y cuando menos lo esperemos (12
Tesalonicenses 5:2-3). El momento exacto de la Parusia solo lo conoce
Dios el Padre (Mateo 24:36; Hechos 1:7). Sin embargo, segun la palabra de
Jesus, este dramatico y decisivo hecho que marcara el repentino final de la
historia, estard precedido por ciertos signos que sefialaran la inminente
venida del Novio. Se hace evidente por Sus palabras que la Segunda
Venida no se producira por ningdn interludio idilico, sino con calamidades
cdsmicas sin precedentes, tribulaciones y desastres (Mateo 24:1-51; Marcos
13:1-37; Lucas 21:7-36). La devastacion y desolacion de los ultimos dias
ha sido prefigurada misteriosamente en los acontecimientos terribles y
espantosos que acompafiaron a la crucifixion (Mateo 27:27-54).
Independientemente de cuando venga el Ultimo Dia, siempre es inminente,
espiritualmente cercano en la vida del ser humano. Las incertidumbres y lo
impredecible en la vida humana nos permite captar, aunque vagamente, la
inminencia de la Parusia. Por ejemplo, la muerte, la indignidad final, la
abominacion y el enemigo, nos acecha desde el momento en el que
nacemos. Para conseguir la victoria de Cristo sobre la corrupcion y la
muerte, debemos permanecer espiritualmente vigilantes; ser firmes en la fe;
utilizar sabiamente los dones concedidos por Dios, y ser conscientes
constantemente de la primacia del amor en nuestras relaciones. La vida que
vivimos en la carne esta llena del potencial y la oportunidad para obtener el
cielo o perderlo.



La batalla decisiva contra el mal ya se ha librado y ganado. Sin embargo, la
plenitud de esta victoria no sera obtenida y manifestada hasta la Parusia.
Hasta entonces, los esfuerzos sin sentido, indtiles y torpes del maligno
intentaran robarle a la gente su dignidad y destino. Por lo tanto, estamos
obligados a guardar las palabras de San Pedro, vivas en nuestra memoria y
obrarlas en nuestras vidas. Escribi6: “Humillaos por tanto bajo la poderosa
mano de Dios, para que El os ensalce a su tiempo. Descargad sobre El
todas vuestras preocupaciones, porque El mismo se preocupa de vosotros.
Sed sobrios y estad en vela: vuestro adversario el diablo ronda, como un
ledn rugiente, buscando a quien devorar. Resistidle, firmes en la fe,
sabiendo que los mismos padecimientos sufren vuestros hermanos en el
mundo. El Dios de toda gracia, que os ha llamado a su eterna gloria en
Cristo, después de un breve tiempo de tribulacion, EI mismo os hara aptos,
firmes, fuertes e inconmovibles” (1* Pedro 5:6-10).

La Iglesia siempre esta orientada hacia el futuro, al siglo venidero. Asi, es
eskhaton o Ultimo Dia, que marcara el comienzo del reino de Dios en
poder y gloria, forma parte de una constante referencia tanto como
personas, como comunidad. “La Iglesia no muestra su identidad por lo que
es, sino por lo que sera.... Debemos pensar del eskhaton como el inicio de
la vida de la Iglesia, el “arjé” (principio), que hace nacer a la Iglesia, le da
su identidad, la sostiene e inspira en su existencia. La Iglesia existe, no
porque Cristo muriera sobre la Cruz, sino porque El se levanto de entre los
muertos, lo cual significa que el reino ha venido. La Iglesia refleja el
futuro, la etapa inicial de las cosas, no un hecho historico del pasado”. Esta
vision escatologica es una caracteristica fundamental de nuestra fe. Modela
la conciencia de los cristianos ortodoxos y guia la vida y actividad de la
Iglesia.

La Iglesia es, ante todo, una comunidad de fieles constituida por la
presencia del amor de Dios. Establecida por la accion redentora de Dios,
sostenida y vivificada por el Espiritu Santo, la Iglesia en oracion siempre
estd constituida y actualizada como el Cuerpo de Cristo. Impregnada por la
gozosa y abrumadora presencia de Cristo resucitado (Mateo 28:20), la
Iglesia esta llamada a compartir Su resurreccion, la vida deificada y a
anhelar y esperar la venida en plenitud de la manifestacion de Su gloria y
poder (22 Pedro 3:12). El siglo venidero, (el reino de Dios), es conocido y
experimentado por los fieles tanto como un don y como una promesa, es
decir, algo dado y, al mismo tiempo, algo anticipado.

Mediante la adoracién en general, y los sacramentos en particular,
experimentamos una relacién personal con Dios, que infunde Su vida en
nosotros. Experimentamos Sus energias increadas, tocando, sanando,
restaurando, purificando, iluminando, santificando y glorificando, tanto a la
vida humana como al cosmos. Participamos en los hechos salvificos de la
vida de Cristo, para ser continuamente renovados. Experimentamos



continuamente la presencia del Espiritu Santo que mora y se activa dentro
de nosotros, conduciéndonos a revestirnos con la vida de la resurreccion.
Nuestra preparacion para el reino ya ha comenzado con nuestro bautismo y
crismacion. Se sustenta y avanza por medio de la Eucaristia. Los
sacramentos nos dan poderes por los que podemos acercarnos a Cristo y a
su reino. Estos poderes son dinamicos y estan destinados a ser
desarrollados por nosotros. Asi, nuestra preparacion para el reino es un
movimiento que envuelve progreso, tanto como un regreso, asi como un
avance hacia Dios. El progreso comienza con el regreso del hombre de su
distanciamiento a su propia autenticidad. Fundamentalmente, esto significa
un regreso a Cristo, el arquetipo y modelo del hombre. Al mismo tiempo,
este regreso también es un progreso encaminado a Dios. “El regreso es
simultaneamente también un progreso hacia adelante, y el progreso hacia
adelante es un regreso. Es un regreso de la naturaleza humana a si misma, y
un progreso hacia adelante en si mismo, pero al mismo tiempo es un
regreso y un progreso hacia adelante en Dios y Cristo, pues no es posible
que haya desarrollo de la naturaleza humana, excepto en Dios y Cristo....
La nueva o futura era se desarrolla promoviendo la disolucion o
transformacion de la era presente”.

El siglo venidero no surgira a partir de algun progreso evolutivo biolégico
0 historico, ni sera simplemente el resultado de logros humanos mediante
un constante avance de la civilizacion. Efectivamente, el nuevo mundo se
estad obrando por si mismo, pero en el misterio de la fe, oculto a los sabios
de este mundo (12 Corintios 1:19-21; 2:6-9). El reino, después de todo, es
de Dios y no del hombre. Sin embargo, la “era mesidnica comenzada por la
Encarnacion sélo puede ser establecida con la colaboracién de la
humanidad. Esta colaboracién es llamada sinergia. Nos preparamos para la
Segunda Venida, el triunfo final de la justicia y la vida sobre el maligno y
la muerte, estando unidos por fe al Salvador crucificado y resucitado”.
Ademas de estos temas compartidos, cada uno de los tres dias del “Novio”
tiene su propia conmemoracion especial que lo distingue de los otros dos.

Gran Lunes

En el Gran Lunes conmemoramos a Jose el Patriarca, el amado hijo de
Jacob. Figura importante del Antiguo Testamento, la historia de José se
cuenta en la seccion final del Libro del Génesis (caps. 37-50). A causa de
sus cualidades excepcionales y su extraordinaria vida, nuestra tradicion
liturgica y patristica retrata a José como “tipos Christou”, es decir, como un
prototipo, prefiguracion o imagen de Cristo. La historia de José ilustra el
misterio de la providencia de Dios, promesa y redencién. Inocente, casto y
justo, su vida nos da testimonio del poder del amor y la promesa de Dios.



La leccion que debemos aprender de la vida de José, puesto que conduce a
la redencion final traida por la muerte y resurreccion de Cristo, se resume
en las palabras que dirigid a sus hermanos que previamente le habian
traicionado: “‘No temadis. ;Estoy yo acaso en lugar de Dios? Vosotros
pensasteis hacerme mal, pero Dios lo dispuso para bien para cumplir lo de
hoy, a fin de conservar la vida de mucha gente. Asi, pues, no temais; yo os
sustentaré a vosotros y a vuestros ninios’. Y los consolo, hablandoles al
corazén” (Génesis 50:19-21). La conmemoracion del noble, bendito y
santo José nos recuerda que en los grandes hechos del Antiguo Testamento,
la Iglesia reconoce las realidades del Nuevo Testamento.

Asi mismo, en el Gran Lunes la Iglesia conmemora el acontecimiento de la
maldicion de la higuera (Mateo 21:18-20). En la narracion del Evangelio se
dice que este acontecimiento sucedio al dia siguiente de la entrada
triunfante de Jesus en Jerusalén (Mateo 21:18; Marcos 11:12). Por esta
razon, encuentra su sitio en la liturgia del Gran Lunes. El episodio también
es muy revelante para la Gran Semana. Junto al acontecimiento de la
purificacion del templo, este episodio es otra manifestacion del divino
poder y autoridad de Jesus, y también una revelacion del juicio de Dios
sobre la incredulidad de las clases religiosas judias. La higuera es simbolo
de Israel que se vuelve estéril por su incapacidad de reconocer y recibir a
Cristo y Sus ensefianzas. La maldicion de la higuera es una parabola en
accion, un gesto simbdlico. Su sentido no debe perderse por nadie en
ninguna generacion. El juicio de Cristo sobre los infieles, incrédulos,
impenitentes y sin amor sera cierto y decisivo en el Gltimo dia. Este
episodio deja claro que el cristianismo nominal no sélo es inadecuado e
insuficiente, sino que también es despreciable e indigno del reino de Dios.
La genuina fe cristiana es dinamica y fructifera. Impregna a todo el ser y
causa un cambio. La fe viva, verdadera e inalterable hace al cristiano
consciente del hecho de que ya es un ciudadano del cielo. Por tanto, su
forma de pensar, sentir, actuar y ser debe reflejar esta realidad. Los que
pertenecen a Cristo deben vivir y caminar en el Espiritu, y el Espiritu hara
surgir frutos en ellos: amor, gozo, paz, paciencia, benignidad, bondad,
fidelidad, mansedumbre, dominio de si mismo (Galatas 5:22-25).

Gran Martes

En el Gran Martes, la Iglesia nos llama a recordar dos parabolas, que estan
relacionadas con la Segunda Venida. Uno es la pardbola de las diez
virgenes (Mateo 25:1-13); la otra es la pardbola de los talentos (Mateo
25:14-30). Estas pardbolas sefialan la inevitabilidad de la Parusia y se
ocupan de temas tales como la vigilancia espiritual, la mayordomia, la
responsabilidad y el juicio.



De estas parabolas, aprendemos al menos dos cosas basicas. Primero, el
Dia del Juicio sera igual a la situacion en el que las damas de honor (o
virgenes) de la pardbola se encontraron a si mismas: algunas preparadas, y
otras no. El tiempo en que uno se decide por Dios es ahora y no en un
punto indefinido en el futuro. Si “el tiempo no espera a nadie”, ciertamente
la Parusia no es una excepcion. La tragedia de la puerta cerrada ‘es que son
las personas las que la cierran, no Dios. La exclusion de la fiesta de bodas,
es la exclusion del reino por nuestra propia mano. Segundo, se nos recuerda
que la vigilancia y la preparacion no significan un rendimiento fatigoso,
una elaboracion sin espiritu de obligaciones formales y vacias. Ciertamente
no significa inactividad y pereza. Significa alerta espiritual, atencién y
vigilancia. La vigilancia es la profunda determinacion personal a encontrar
y hacer la voluntad de Dios, acogiendo todo mandamiento y virtud, y
guardando la mente y el corazon de todo pensamiento y accién maligna. La
vigilancia es el intenso amor de Dios. San Hesiquio el Sacerdote lo
describe con estas palabras:

“Por su Encarnacion, Dios nos dio el modelo para una vida santa y nos
volvio a llamar de nuestra antigua caida. Ademas de muchas otras cosas,
nos ensefid, tan débiles como somos, que debemos luchar contra los
demonios con humildad, ayuno, oracion y vigilancia. Pues cuando, tras su
bautismo, se fue al desierto y el maligno vino a él como si fuera
simplemente un hombre, comenzd su lucha espiritual ayunando y gand la
batalla por este medio, y sin embargo, siendo Dios, y Dios de dioses, no
tuvo necesidad de tal medio.

Ahora voy a decirte en un lenguaje sencillo y directo lo que considero
como tipo de vigilancia que gradualmente purifica la mente de los
pensamientos apasionados. Un tipo de vigilancia consiste en examinar muy
de cerca cada imagen mental o provocacion, pues sélo por medio de una
imagen mental puede Satanas fabricar un pensamiento maligno e insinuarlo
a la mente para llevarlo por el mal camino. Un segundo tipo de vigilancia
consiste en liberar el corazén de todos los pensamientos, manteniendo
profundamente en silencio e inmovil, y en oracion. Un tercer tipo consiste
en acudir continua e insistentemente al Sefior Jesus Cristo pidiendo ayuda.
Un cuarto tipo es tener siempre el pensamiento de la muerte en la mente.
Estos tipos de vigilancia, hijo mio, actian como porteros y barra de acceso
a los malos pensamientos. Otro tipo que, junto con los demas, también es
efectivo, es fijar la mirada en el cielo y no prestar atencion a nada
material”.

Gran Miércoles



En el Gran Miércoles, la Iglesia invita a los fieles a centrar su atencion en
dos figuras: la mujer pecadora que ungio la cabeza de Jesus poco antes de
la pasion (Mateo 26:6-°3), y Judas, el discipulo que traicion6 al Sefior. La
primera reconocio a Jesis como Sefior, mientras que el dltimo se apart6 del
Maestro. La primera fue hecha libre, mientras que el otro se convirtio en
esclavo. La primera heredd el reino, mientras que el otro cayd en la
perdicion. Estas dos personas ponen ante nosotros preocupaciones y temas
relacionados con la libertad, el pecado, el infierno y el arrepentimiento. El
sentido completo de estas cosas solo se puede entender en el contexto y por
la perspectiva de la verdad esencial de nuestra existencia humana.

La libertad pertenece a la naturaleza y al caracter del ser humano porque ha
sido creado a imagen de Dios. EI hombre y su verdadera vida se define por
su Arquetipo increado que, segun los padres griegos, es Cristo. La grandeza
ultima del hombre, en palabras de un te6logo “no encuentra en su ser la
mayor existencia biologica, animal racional o politica, sino en su ser como
animal deificado, en el hecho que constituye una existencia creada que ha
recibido el mandato de convertirse en un dios”. En el analisis final, el
hombre se vuelve auténticamente libre en Dios, en su habilidad para
descubrir, aceptar, perseguir, disfrutar y profundizar en la relacion filial que
Dios le confiere. La libertad no es algo extrafio y accidental, sino intrinseco
a la genuina vida humana. No es un artilugio del ingenio y la sabiduria
humana, sino un don divino. EI hombre es libre, porque su ser ha sido
sellado con la imagen de Dios. Ha sido revestido y posee cualidades
divinas. Refleja en si mismo a Dios, que como alguien ha dicho, revela en
si mismo una existencia personal, un distintivo y una libertad”. La verdad
ultima del hombre se encuentra en su vocacion para convertirse en una
existencia personal consciente, un dios por la gracia. El ejercicio elemental
de la libertad radica en la decision y el deseo consciente de cumplir la
vocacion para ser una persona o negarlo, para convertirse en un ser de
comunion o en una entidad de muerte, para ser un santo o un demonio.
Puesto que el hombre es capaz de resistir a Dios y alejarse de El, puede
disminuir y desfigurar la imagen de Dios en El a limites extremos. Es capaz
de hacer un mal uso, abusar, distorsionar, pervertir y degradar los poderes y
cualidades naturales con los que ha sido revestido. Es capaz de pecar. El
pecado lo convierte en un fraude y en un impostor. Limita su vida al nivel
de la existencia biologica, robandole el esplendor y la capacidad divina.
Carente de fe y juicio moral, el hombre es capaz de convertir la libertad en
libertinaje, rebelion, intimidacion, y esclavitud.

El pecado es mas que romper las reglas y transgredir los mandamientos. Es
el rechazo voluntario de una relacion personal con el Dios vivo. ES una
separacion y una alienacion, un camino de muerte, “una existencia que no
llega a buen término”, usando las palabras de San Maximo el Confesor. El
pecado es la negacion de Dios y el alejamiento del cielo. Es la seduccion,



abduccion y cautiverio del alma por medio de provocaciones del maligno,
por el orgullo y los placeres insensatos. El pecado es la luz convertida en
oscuridad, el heraldo del infierno, el fuego eterno y las tinieblas de afuera.
“El infierno”, segin un tedlogo, “es la libre eleccién del hombre, es cuando
se encarcela a si mismo en una carencia agonizante de vida, Yy
deliberadamente rechaza la comunion con la amorosa bondad de Dios, la
verdadera vida”.

Pecar es perder la marca, no darse cuenta de la vocacion y destino de uno.
El pecado trae el desorden y la fragmentacion. Disminuye la vida y causa
que las partes mas puras y nobles de nuestra naturaleza terminen como
pasiones, es decir, facultades e impulsos que se han distorsionado,
estropeado, violado, y finalmente se han hecho ajenas a la verdad misma.

El pecado no es sélo una disposicion. Es una eleccién deliberada y un
hecho. Del mismo modo, el arrepentimiento no es simplemente un cambio
de actitud, sino una eleccion de seguir a Dios. Esta eleccion implica un
cambio radical, existencial, que estd mas alla de nuestra capacidad para
cumplirlo. Es un don revestido por Cristo, que nos lleva a El por medio de
Su Iglesia, para perdonarnos, sanarnos y restaurarnos en su totalidad. El
don gue nos da es un corazon nuevo y puro.

Tras haber experimentado este tipo de reintegracion, asi como el poder de
la libertad espiritual que procede de ella, nos damos cuenta de que una
verdadera vida virtuosa es mas que el despliegue ocasional de la moralidad
convencional. La impresion exterior de la virtud no es mas que vanidad. La
verdadera virtud es la lucha por la verdad y la eleccidén deliberada de
nuestra propia libre voluntad de ser imitadora de Cristo. Entonces, en
palabras de San Maximo, “Dios, que anhela la salvacion de todos los
hombres y desea su deificacion, marchita su engreimiento como la higuera
estéril. Hace esto de modo que prefieran ser justos en realidad en vez de en
apariencia, desechando el manto de moralidad hipocrita y persiguiendo
genuinamente una vida virtuosa en la forma en la que el Logos divino
desea. Entonces, viviran con reverencia, revelando el estado de su alma a
Dios en vez de desplegar la apariencia externa de una vida moral a sus
préjimos”.

El proceso de sanacién y restauracion de nuestra naturaleza dafada, robada,
herida y caida esta en curso. Dios es misericordioso y paciente con Su
creacion. Acepta a los pecadores arrepentidos tiernamente y se regocija por
su conversion. Este proceso de conversion incluye la purificacion e
iluminacidn de nuestra mente y corazdn, para que nuestras pasiones puedan
ser educadas continuamente en vez de ser erradicadas, transfiguradas y no
suprimidas, utilizandolas positivamente y no de forma negativa.

El acto de arrepentimiento no es ninguna clase de ejercicio morboso y
triste. Es un hecho y una empresa que produce regocijo, que libera la
conciencia del peso y la ansiedad del pecado y regocija al alma en la



verdad y el amor de Dios. El arrepentimiento comienza con el
reconocimiento y renuncia a los malos caminos. De este dolor interior se
procede al reconocimiento verbal de los pecados concretos ante Dios v el
testigo de la Iglesia. “Siendo consciente, tanto del propio pecado como del
perdon que Dios le extiende”, el pecador arrepentido se vuelve libremente
hacia Dios en una actitud de amor y confianza. Entonces centra su yo mas
verdadero y profundo, su corazdn, continuamente en Cristo, para ser igual a
El. Experimentando el amor de Dios como libertad y transfiguracion (22
Corintios 3:17-18), autentifica su propia existencia personal y muestra
preocupacion que surge del corazon, y compasion y amor por los demas.
“He pecado mas que la prostituta, oh piadoso Sefior, y sin embargo nunca
te he ofrecido el fluir de mis lagrimas. Pero en silencio me postro ante Ti y
con amor beso tus purisimos pies, suplicAndote que como Maestro me
concedas la remision de los pecados, y clamo a Ti, oh Salvador: ‘Librame
de la inmundicia de mis obras’”.

Mientras la mujer pecadora trajo miro perfumado, el discipulo fue a un
encuentro con los transgresores. Ella se regocijo por verter lo mas preciado,
el se apresur0 a vender al que estd por encima de todo precio. Ella
reconocio a Cristo como Sefior, él se apartd del Maestro. Ella fue liberada,
pero Judas se hizo esclavo del enemigo. Lamentable fue la falta de amor de
él. Grande fue el arrepentimiento de ella. Concédeme también tal
arrepentimiento, oh Salvador, Tu que sufriste por amor a nosotros, y
sélvanos.

Traducido por psaltir Nektario B.
Para cristoesortodoxo.com
© Marzo 2015



